Predigt zu Offenbarung 1,9-18
David Prinz (25.01.2026)

,Wer Visionen hat, sollte zum Arzt gehen.” Dieser
bekannte Satz wird Helmut Schmidt zugeschrieben.
Schmidt spielt damit auf politische Visionen einer
anderen Gesellschaft an, die in seiner Zeit als
Bundeskanzler in den 70er- und 80er-Jahren in
Deutschland kursierten. GrofRe Erzahlungen, die man
abwertend als Traumerei bezeichnen kénnte. Er hingegen
beflirwortet einen pragmatischen-niichternen Politikstil.
Realpolitik. Dieser Begriff wird ja auch heute noch oft
benutzt und er hat es sogar uniibersetzt in den englischen
Sprachgebrauch geschafft.

Gemessen an diesem Satz kann Helmut Schmidt kein
Freund der Bibel gewesen sein. Denn die Bibel ist voll von
Visionen. Zum einen reichhaltige, politische Visionen
einer anderen, einer besseren Zukunft. Aber auch
Visionen, in dem Sinne, dass Menschen eine Erscheinung
haben, tatsachlich etwas vor sich sehen. Von solchen
Erscheinungen haben wir sowohl im Evangelium als auch
im Predigttext gehort. Heute wirde man dazu haufig
Einbildung oder Fata Morgana sagen. Man sieht etwas,
was eigentlich nicht real ist.

Manche dieser Visionen, die in der Bibel beschrieben
werden, scheinen beim ersten und vermutlich auch beim
zweiten Lesen ziemlich abstrus. So z.B. die Vision des
Johannes im ersten Kapitel der Offenbarung. Johannes
sieht einen Mann mit weiflem Rauschebart, Feuer in den
Augen und einem zweischneidigen Schwert als Zunge.
Diesen Mann identifiziert Johannes als Gott. Ich weil}
nicht, wie es mit Drogen in der Antike aussah, aber wenn
mir das jemand heute erzdhlen wiirde, hatte ich einen
Verstol} gegen das Betdubungsmittelgesetz im Verdacht.

Die Erscheinung scheint mir so abwegig, dass es mir sogar
schwerfallt, es mir bildlich vorzustellen. Die Beschreibung
ist ziemlich gruselig wie ich finde. Ich kann die Reaktion,
die Johannes beschreibt, daher sehr gut nachvollziehen:
,und als ich ihn sah, fiel ich zu seinen FiiRen wie tot.”

Bei diesen Visionen fallt es mir tatsachlich schwer,
irgendetwas Realistisches daran zu finden. Deswegen
Uberlese ich diese Stellen haufig mit einem Kopfschiitteln.
Und manchmal bin ich fast geneigt Helmut Schmidt
zuzustimmen. Wer solche Visionen hat, sollte vielleicht
wirklich einmal zum Arzt gehen.

Was also tun mit diesen Visionserzahlungen? Sie werfen
zumindest die Frage auf: Wie sieht Gott eigentlich aus?
Jetzt kdnnte man direkt einwenden, das spielt doch keine
Rolle. Entscheidend ist nicht, wie Gott aussieht, sondern
wer oder wie Gott ist. Dem stimme ich prinzipiell zu.
Trotzdem haben wir Menschen doch eine Tendenz dazu,
uns alles — auch Gott — bildlich vorzustellen.

Und: Jedes Bild, das ich von Gott habe oder dass ich durch
biblische Texte oder Kunstwerke gezeichnet bekomme,
hat Auswirkungen auf mich und meinen Glauben. Wenn
ich mir das Bild der Vision von Johannes jetzt noch einmal
anschaue, dann |6st es eine innere Regung in mir aus, eine
Resonanz. Und es pragt dabei auch, was ich liber Gott

denke, in Abgrenzung oder Annahme, aber unweigerlich
pragt es mein Gottesbild.

Und umgekehrt haben auch meine Gedanken dazu, wie
Gott flir mich ist, Auswirkungen auf meine bildlichen
Vorstellungen von Gott. Es wird vielleicht nicht ganz so
konkret, wie bei Johannes. Aber unterbewusst schwingt
ein diffuses Bild von Gott doch immer mit. Denn wenn ich
mir Gott als liebenden Vater denke, dann sieht er
vermutlich zumindest nicht so aus. Die Tendenz zur
Verbildlichung unserer Gedanken auch in Bezug auf Gott
ist irgendwie da.

Das Bild, das Johannes von Gott zeichnet, ist in
Grundziligen auch gar nicht so weit entfernt, von recht
gangigen Vorstellungen der christlichen Kulturgeschichte.
Der alte, weiRe Mann mit Rauschebart ist nicht nur ein
Gottesbild, das man unter Kindern héaufiger antrifft,
sondern das auch bekannte christliche Kunstwerke ziert.
So z.B die Erschaffung Adams von Michelangelo. Ein
zentrales Element der Deckengestaltung in der
Sixtinischen Kapelle in Rom.

Und jetzt kdnnte man wieder sagen, das ist halt Kunst. Ist
doch voéllig klar, dass Gott nicht so aussieht. Aber genau
dieses Gottesbild ist auch heute noch ziemlich
wirkmachtig. Und selbst wenn wir es direkt relativieren,
pragt es uns doch mehr als wir vielleicht denken.
Gottesbilder entstehen nicht im luftleeren Raum, sondern
im Kontext des Lebens, im Rahmen meiner kulturellen
Pragung. Wie ich mir Gott vorstelle, sagt mir auch viel Gber
mich selbst aus und Uber meinen gesellschaftlichen
Kontext, in dem ich lebe.

Das Gottesbild des alten, weilen Mannes mit
Rauschebart kann nur in einer patriarchalen, einer
mannerdominierten Gesellschaft entstanden sein. Es zeigt
Gott als autoritdr und machtig und deshalb — gemaR den
Vorstellungen der Zeit — als weilen Mann. Dieses
Gottesbild ist nicht einfach falsch. Es ist kontextuell. Und
deshalb gilt: Wenn ich mir Gott so vorstelle, dann sagt das
nicht nur etwas Uber Gott — sondern auch Gber mich aus
und Uber die Welt, in der ich lebe.

Das zeigt sich vor allem daran, wenn uns jemand ein vollig
anderes Bild von Gott zeichnet. Und es bei uns eine —
vielleicht auch negative — Reaktion auslést. Eine
Verbildlichung von Gott, die mich in meiner Jugendzeit
sehr gepragt hat, stammt aus dem Buch , Die Hitte” von
William Paul Young. Vielleicht ist das Buch ja einigen
bekannt. Es gibt dazu auch einen Film, der das Ganze
nochmal deutlich plastischer werden lasst. In ,Die Hitte”
ist Gott nicht eine, sondern —gemal christlicher Dogmatik
— drei Personen. Eine Trinitat. Gott Vater, Sohn und
Heiliger Geist. Und dieser dreieinige Gott wird in dem
Buch so dargestellt: Gott Vater ist eine altere, schwarze
Frau. Also eigentlich eher Gott Mutter. Gott Sohn ein
junger Mann in Jeans mit eher mediterranem Hauttyp.
Gott Heiliger Geist eine zierliche asiatisch aussehende
Frau. Ich fand das erfrischend und inspirierend, mir Gott
so vorzustellen.

In den USA hingegen hat diese Gottesdarstellung zu
heftigen Debatten geflihrt. Darf man Gott so darstellen?



Das geht doch nicht. Das ist doch Blasphemie. Ich frage
mich eher: Was ist daran kontrovers? Natirlich geht das!
Warum sollte Gott nicht so aussehen?

In jedem Fall zeigen die Reaktionen, dass wir —auch wenn
wir es vielleicht verneinen wirden — doch zumindest
implizit von bildlichen Gottesvorstellungen gepragt sind.
Es ist ganz gut, sich selbst da einmal zu Gberprifen und
sich  mit ganz anderen Gottesvorstellungen zu
beschaftigen. Was ware denn wenn Gott z.B. aussieht, wie
ein Gefliichteter aus Syrien? Oder wie eine obdachlose
Frau? Oder wenn Gott im Rollstuhl saRe? Wiirde mich das
stéren? Und wenn ja, wieso?

Eines der zehn Gebote (ibersetzt die Basisbibel so: ,Du
sollst dir kein Bild von Gott machen! Nichts, was im
Himmel und auf der Erde ist und im Wasser unter der
Erde, kann ihn darstellen.” In der Lutherlibersetzung steht
als nachster Vers: ,Bete sie nicht an und diene ihnen
nicht!“

In dem historischen Kontext sind damit vor allem
Gottesstatuen gemeint. Das ist im Christentum heute
nicht mehr so sehr unser Problem. Aber auch im
Ubertragenden Sinne steckt da eine tiefgehende Wahrheit
drin. Das Problem ist namlich nicht, dass wir uns Bilder
von Gott machen. Denn das ist unvermeidlich. Menschen
machen sich von allem Bilder. Und wenn wir Gber Gott
nachdenken und reden, kdnnen wir das nur im Rahmen
unserer lebensweltlichen Erfahrung und unserer
kulturellen Pragung tun. Wir missen Gott also mit den
Worten und Bildern beschreiben, die wir kennen.

Aber uns muss immer bewusst sein: Jedes Gottesbild hat
seine Auswirkungen. Wenn ich Gott zu eng wahrnehme
und mein Bild von Gott absolut setze, es also anbete, dann
wird es problematisch. Das Bilderverbot sagt mir, wenn
ich mein Bild von Gott mit Gott selbst verwechsele, dann
ist das gefahrlich.

Gott kann also irgendwie alles sein. Ist Gott dann beliebig?

In einer sehr bekannten Selbstvorstellung in der Bibel im
Buch Exodus beschreibt Gott sich mit etwas kryptischen
Worten. Der Satz steht auch hier auf unserem Altarbild:
Ich bin, was ich bin. Oder: Ich werde sein, was ich sein
werde.

Fir mich heiflt das: Gott hat eine wandelbare Gestalt. Gott
ist nicht immer gleich. Das ist aber kein Problem, sondern
ein Gewinn. Denn nur so kann Gott jedem Menschen Gott
sein. Wir Menschen sind divers und deswegen ist auch
Gott divers. Nur durch seine Wandelbarkeit kann Gott uns
Menschen in unserer Unterschiedlichkeit begegnen.

Der Film die Hitte greift diese Wandelbarkeit Gottes
dadurch auf, dass Gott Mutter als schwarze Frau je nach
Situation und Stimmungslage des Hauptprotagonisten
andere Kleidung tragt. Gott Mutter richtet ihre
Erscheinungsform also an ihrem Gegeniber aus. Gott
begegnet dir so, wie du es gerade brauchst.

Gott ist deswegen aber nicht beliebig, sondern Gott ist
nicht festlegbar. Das ist ein wichtiger Unterschied. Und ich
sollte auch nicht versuchen, Gott auf irgendetwas

festzulegen. Weil dann werde ich Gott auf jeden Fall
verfehlen.

Unsere menschliche Perspektive reicht nicht aus, um Gott
zu erfassen. Gott kann daher auch in sich vereinen, was
uns widerspriichlich erscheint. Ich muss da auch keine
innere Logik konstruieren. Meine Aufgabe als Geschopf ist
es, diese Widersprichlichkeit auszuhalten. Gott sprengt
alle Kategorien, die wir als Menschen haben. Gott ist kein
Mann. Gott ist auch keine Frau. Gott ist weder noch und
sowohl als auch. Und noch viel mehr. Gott steht jenseits
unserer Kategorien.

Ich finde es hier hilfreich, die Vielfalt Gottes auch in
unserer Sprache widerzuspiegeln. In dem Wissen, dass
Gott nicht mannlich ist, kann ich auch mal weibliche
Anredeformen und Pronomen benutzen. Gott. Sie ist
gnadig und erldst uns in ihrer Liebe. Gott, die Schopferin
des Universums. Die Ewige und die Bestdndige. Oder
geschlechtsneutral: Gott, du Kraft der Liebe, du
Fundament unseres Glaubens. Einfach mal ausprobieren!
Wie fuhlt es sich an? Und wenn es mich irritiert, warum
ist das so? Theologisches Gehirnjogging. Ich glaube, dass
es hilft, um geistlich dynamisch, fit und auch gesund zu
bleiben.

Das betrifft natlirlich nicht nur geschlechtliche
Redeweisen. Das ist nur ein Beispiel. Auch die
Sprachbilder, die wir fiir Gott verwenden, kénnen wir
variieren und uns auch dadurch herausfordern. Gott nicht
nur als liebenden Vater und beste Freundin, sondern auch
mal als fern und unnahbar, als Geheimnis bezeichnen.
Nicht nur als Kraft der Liebe und Gnade, sondern auch mal
als Richterin oder Koénig auf dem Thron. Oder eben
umgekehrt. In der Vielfalt der Gottesbilder kommen wir
Gott am nachsten. Davon bin ich liberzeugt.

Gott ist so vielfaltig, dass es kaum auszuhalten ist. Und
trotzdem ist Gott immer derselbe. Gottes Gestalt ist
wandelbar. Aber Gottes Charakter ist es nicht. Es gibt
einige Leitplanken, die wir in der Bibel finden und die uns
eine Orientierung geben konnen. Luther nennt es die
Mitte der Schrift, andere nennen es das Evangelium.
Auch in der Vision des Johannes spiegelt sich das wider.
Johannes sieht Gott und fallt wie tot zu Boden. Und was
sagt Gott als Erstes: ,Flrchte dich nicht.“ Der
Uberwaltigende, unbeschreibliche Gott legt seine Hand
auf den verangstigten Menschen und sagt: ,Flrchte dich
nicht! Ich bin der Erste und der Letzte und der Lebendige.
Ich war tot, doch schau her: Ich lebe fir immer und ewig,
und ich habe die Schliissel zum Tod und zum Totenreich.”
Der Kern von Gottes Wesen ist nicht Macht, sondern
Leben. Nicht Schrecken, sondern Aufrichtung. Nicht
Kontrolle, sondern Nahe. Die entscheidende Frage lautet
also nicht: Wie sieht Gott aus? Sondern: Welches
Gottesbild lasst mich aufrecht leben? Nicht jedes
Gottesbild ist wahr. Aber jedes wahre Gottesbild nimmt
die Angst ernst und spricht ihr nicht das letzte Wort zu.
Gott entzieht sich unseren Bildern — aber nicht unserer
Angst. Er lasst sich nicht festlegen — aber er richtet auf.
Und wo Gott wirklich erscheint, da héren Menschen —
damals wie heute: ,Flrchte dich nicht.” Amen.



