
Predigt zu Offenbarung 1,9-18 
David Prinz (25.01.2026) 
 
„Wer Visionen hat, sollte zum Arzt gehen.“ Dieser 
bekannte Satz wird Helmut Schmidt zugeschrieben. 
Schmidt spielt damit auf poliƟsche Visionen einer 
anderen GesellschaŌ an, die in seiner Zeit als 
Bundeskanzler in den 70er- und 80er-Jahren in 
Deutschland kursierten. Große Erzählungen, die man 
abwertend als Träumerei bezeichnen könnte. Er hingegen 
befürwortet einen pragmaƟschen-nüchternen PoliƟksƟl. 
RealpoliƟk. Dieser Begriff wird ja auch heute noch oŌ 
benutzt und er hat es sogar unübersetzt in den englischen 
Sprachgebrauch geschaŏ.  
Gemessen an diesem Satz kann Helmut Schmidt kein 
Freund der Bibel gewesen sein. Denn die Bibel ist voll von 
Visionen. Zum einen reichhalƟge, poliƟsche Visionen 
einer anderen, einer besseren ZukunŌ. Aber auch 
Visionen, in dem Sinne, dass Menschen eine Erscheinung 
haben, tatsächlich etwas vor sich sehen. Von solchen 
Erscheinungen haben wir sowohl im Evangelium als auch 
im PredigƩext gehört. Heute würde man dazu häufig 
Einbildung oder Fata Morgana sagen. Man sieht etwas, 
was eigentlich nicht real ist.   
Manche dieser Visionen, die in der Bibel beschrieben 
werden, scheinen beim ersten und vermutlich auch beim 
zweiten Lesen ziemlich abstrus. So z.B. die Vision des 
Johannes im ersten Kapitel der Offenbarung. Johannes 
sieht einen Mann mit weißem Rauschebart, Feuer in den 
Augen und einem zweischneidigen Schwert als Zunge. 
Diesen Mann idenƟfiziert Johannes als GoƩ. Ich weiß 
nicht, wie es mit Drogen in der AnƟke aussah, aber wenn 
mir das jemand heute erzählen würde, häƩe ich einen 
Verstoß gegen das BetäubungsmiƩelgesetz im Verdacht. 
Die Erscheinung scheint mir so abwegig, dass es mir sogar 
schwerfällt, es mir bildlich vorzustellen. Die Beschreibung 
ist ziemlich gruselig wie ich finde. Ich kann die ReakƟon, 
die Johannes beschreibt, daher sehr gut nachvollziehen: 
„Und als ich ihn sah, fiel ich zu seinen Füßen wie tot.“ 
Bei diesen Visionen fällt es mir tatsächlich schwer, 
irgendetwas RealisƟsches daran zu finden. Deswegen 
überlese ich diese Stellen häufig mit einem KopfschüƩeln. 
Und manchmal bin ich fast geneigt Helmut Schmidt 
zuzusƟmmen. Wer solche Visionen hat, sollte vielleicht 
wirklich einmal zum Arzt gehen.  
 
Was also tun mit diesen Visionserzählungen? Sie werfen 
zumindest die Frage auf: Wie sieht GoƩ eigentlich aus? 
Jetzt könnte man direkt einwenden, das spielt doch keine 
Rolle. Entscheidend ist nicht, wie GoƩ aussieht, sondern 
wer oder wie GoƩ ist. Dem sƟmme ich prinzipiell zu. 
Trotzdem haben wir Menschen doch eine Tendenz dazu, 
uns alles – auch GoƩ – bildlich vorzustellen.  
Und: Jedes Bild, das ich von GoƩ habe oder dass ich durch 
biblische Texte oder Kunstwerke gezeichnet bekomme, 
hat Auswirkungen auf mich und meinen Glauben. Wenn 
ich mir das Bild der Vision von Johannes jetzt noch einmal 
anschaue, dann löst es eine innere Regung in mir aus, eine 
Resonanz. Und es prägt dabei auch, was ich über GoƩ 

denke, in Abgrenzung oder Annahme, aber unweigerlich 
prägt es mein GoƩesbild. 
Und umgekehrt haben auch meine Gedanken dazu, wie 
GoƩ für mich ist, Auswirkungen auf meine bildlichen 
Vorstellungen von GoƩ. Es wird vielleicht nicht ganz so 
konkret, wie bei Johannes. Aber unterbewusst schwingt 
ein diffuses Bild von GoƩ doch immer mit. Denn wenn ich 
mir GoƩ als liebenden Vater denke, dann sieht er 
vermutlich zumindest nicht so aus. Die Tendenz zur 
Verbildlichung unserer Gedanken auch in Bezug auf GoƩ 
ist irgendwie da. 
 
Das Bild, das Johannes von GoƩ zeichnet, ist in 
Grundzügen auch gar nicht so weit enƞernt, von recht 
gängigen Vorstellungen der christlichen Kulturgeschichte. 
Der alte, weiße Mann mit Rauschebart ist nicht nur ein 
GoƩesbild, das man unter Kindern häufiger antriŏ, 
sondern das auch bekannte christliche Kunstwerke ziert. 
So z.B die Erschaffung Adams von Michelangelo. Ein 
zentrales Element der Deckengestaltung in der 
SixƟnischen Kapelle in Rom. 
Und jetzt könnte man wieder sagen, das ist halt Kunst. Ist 
doch völlig klar, dass GoƩ nicht so aussieht. Aber genau 
dieses GoƩesbild ist auch heute noch ziemlich 
wirkmächƟg. Und selbst wenn wir es direkt relaƟvieren, 
prägt es uns doch mehr als wir vielleicht denken. 
GoƩesbilder entstehen nicht im luŌleeren Raum, sondern 
im Kontext des Lebens, im Rahmen meiner kulturellen 
Prägung. Wie ich mir GoƩ vorstelle, sagt mir auch viel über 
mich selbst aus und über meinen gesellschaŌlichen 
Kontext, in dem ich lebe.  
Das GoƩesbild des alten, weißen Mannes mit 
Rauschebart kann nur in einer patriarchalen, einer 
männerdominierten GesellschaŌ entstanden sein. Es zeigt 
GoƩ als autoritär und mächƟg und deshalb – gemäß den 
Vorstellungen der Zeit – als weißen Mann. Dieses 
GoƩesbild ist nicht einfach falsch. Es ist kontextuell. Und 
deshalb gilt: Wenn ich mir GoƩ so vorstelle, dann sagt das 
nicht nur etwas über GoƩ – sondern auch über mich aus 
und über die Welt, in der ich lebe.  
 
Das zeigt sich vor allem daran, wenn uns jemand ein völlig 
anderes Bild von GoƩ zeichnet. Und es bei uns eine – 
vielleicht auch negaƟve – ReakƟon auslöst. Eine 
Verbildlichung von GoƩ, die mich in meiner Jugendzeit 
sehr geprägt hat, stammt aus dem Buch „Die HüƩe“ von 
William Paul Young. Vielleicht ist das Buch ja einigen 
bekannt. Es gibt dazu auch einen Film, der das Ganze 
nochmal deutlich plasƟscher werden lässt. In „Die HüƩe“ 
ist GoƩ nicht eine, sondern – gemäß christlicher DogmaƟk 
– drei Personen. Eine Trinität. GoƩ Vater, Sohn und 
Heiliger Geist. Und dieser dreieinige GoƩ wird in dem 
Buch so dargestellt: GoƩ Vater ist eine ältere, schwarze 
Frau. Also eigentlich eher GoƩ MuƩer. GoƩ Sohn ein 
junger Mann in Jeans mit eher mediterranem HauƩyp. 
GoƩ Heiliger Geist eine zierliche asiaƟsch aussehende 
Frau. Ich fand das erfrischend und inspirierend, mir GoƩ 
so vorzustellen. 
In den USA hingegen hat diese GoƩesdarstellung zu 
heŌigen DebaƩen geführt. Darf man GoƩ so darstellen? 



Das geht doch nicht. Das ist doch Blasphemie. Ich frage 
mich eher: Was ist daran kontrovers? Natürlich geht das! 
Warum sollte GoƩ nicht so aussehen?  
In jedem Fall zeigen die ReakƟonen, dass wir – auch wenn 
wir es vielleicht verneinen würden – doch zumindest 
implizit von bildlichen GoƩesvorstellungen geprägt sind. 
Es ist ganz gut, sich selbst da einmal zu überprüfen und 
sich mit ganz anderen GoƩesvorstellungen zu 
beschäŌigen. Was wäre denn wenn GoƩ z.B. aussieht, wie 
ein Geflüchteter aus Syrien? Oder wie eine obdachlose 
Frau? Oder wenn GoƩ im Rollstuhl säße? Würde mich das 
stören? Und wenn ja, wieso? 
 
Eines der zehn Gebote übersetzt die Basisbibel so: „Du 
sollst dir kein Bild von GoƩ machen! Nichts, was im 
Himmel und auf der Erde ist und im Wasser unter der 
Erde, kann ihn darstellen.“ In der Lutherübersetzung steht 
als nächster Vers: „Bete sie nicht an und diene ihnen 
nicht!“  
In dem historischen Kontext sind damit vor allem 
GoƩesstatuen gemeint. Das ist im Christentum heute 
nicht mehr so sehr unser Problem. Aber auch im 
übertragenden Sinne steckt da eine Ɵefgehende Wahrheit 
drin. Das Problem ist nämlich nicht, dass wir uns Bilder 
von GoƩ machen. Denn das ist unvermeidlich. Menschen 
machen sich von allem Bilder. Und wenn wir über GoƩ 
nachdenken und reden, können wir das nur im Rahmen 
unserer lebensweltlichen Erfahrung und unserer 
kulturellen Prägung tun. Wir müssen GoƩ also mit den 
Worten und Bildern beschreiben, die wir kennen.  
Aber uns muss immer bewusst sein: Jedes GoƩesbild hat 
seine Auswirkungen. Wenn ich GoƩ zu eng wahrnehme 
und mein Bild von GoƩ absolut setze, es also anbete, dann 
wird es problemaƟsch. Das Bilderverbot sagt mir, wenn 
ich mein Bild von GoƩ mit GoƩ selbst verwechsele, dann 
ist das gefährlich. 
GoƩ kann also irgendwie alles sein. Ist GoƩ dann beliebig?  
 
In einer sehr bekannten Selbstvorstellung in der Bibel im 
Buch Exodus beschreibt GoƩ sich mit etwas krypƟschen 
Worten. Der Satz steht auch hier auf unserem Altarbild: 
Ich bin, was ich bin. Oder: Ich werde sein, was ich sein 
werde.  
Für mich heißt das: GoƩ hat eine wandelbare Gestalt. GoƩ 
ist nicht immer gleich. Das ist aber kein Problem, sondern 
ein Gewinn. Denn nur so kann GoƩ jedem Menschen GoƩ 
sein. Wir Menschen sind divers und deswegen ist auch 
GoƩ divers. Nur durch seine Wandelbarkeit kann GoƩ uns 
Menschen in unserer Unterschiedlichkeit begegnen.  
Der Film die HüƩe greiŌ diese Wandelbarkeit GoƩes 
dadurch auf, dass GoƩ MuƩer als schwarze Frau je nach 
SituaƟon und SƟmmungslage des Hauptprotagonisten 
andere Kleidung trägt. GoƩ MuƩer richtet ihre 
Erscheinungsform also an ihrem Gegenüber aus. GoƩ 
begegnet dir so, wie du es gerade brauchst. 
 
GoƩ ist deswegen aber nicht beliebig, sondern GoƩ ist 
nicht festlegbar. Das ist ein wichƟger Unterschied. Und ich 
sollte auch nicht versuchen, GoƩ auf irgendetwas 

festzulegen. Weil dann werde ich GoƩ auf jeden Fall 
verfehlen.  
Unsere menschliche PerspekƟve reicht nicht aus, um GoƩ 
zu erfassen. GoƩ kann daher auch in sich vereinen, was 
uns widersprüchlich erscheint. Ich muss da auch keine 
innere Logik konstruieren. Meine Aufgabe als Geschöpf ist 
es, diese Widersprüchlichkeit auszuhalten. GoƩ sprengt 
alle Kategorien, die wir als Menschen haben. GoƩ ist kein 
Mann. GoƩ ist auch keine Frau. GoƩ ist weder noch und 
sowohl als auch. Und noch viel mehr. GoƩ steht jenseits 
unserer Kategorien. 
Ich finde es hier hilfreich, die Vielfalt GoƩes auch in 
unserer Sprache widerzuspiegeln. In dem Wissen, dass 
GoƩ nicht männlich ist, kann ich auch mal weibliche 
Anredeformen und Pronomen benutzen. GoƩ. Sie ist 
gnädig und erlöst uns in ihrer Liebe. GoƩ, die Schöpferin 
des Universums. Die Ewige und die Beständige. Oder 
geschlechtsneutral: GoƩ, du KraŌ der Liebe, du 
Fundament unseres Glaubens. Einfach mal ausprobieren! 
Wie fühlt es sich an? Und wenn es mich irriƟert, warum 
ist das so? Theologisches Gehirnjogging. Ich glaube, dass 
es hilŌ, um geistlich dynamisch, fit und auch gesund zu 
bleiben.  
Das betriŏ natürlich nicht nur geschlechtliche 
Redeweisen. Das ist nur ein Beispiel. Auch die 
Sprachbilder, die wir für GoƩ verwenden, können wir 
variieren und uns auch dadurch herausfordern. GoƩ nicht 
nur als liebenden Vater und beste Freundin, sondern auch 
mal als fern und unnahbar, als Geheimnis bezeichnen. 
Nicht nur als KraŌ der Liebe und Gnade, sondern auch mal 
als Richterin oder König auf dem Thron. Oder eben 
umgekehrt. In der Vielfalt der GoƩesbilder kommen wir 
GoƩ am nächsten. Davon bin ich überzeugt. 
 
GoƩ ist so vielfälƟg, dass es kaum auszuhalten ist. Und 
trotzdem ist GoƩ immer derselbe. GoƩes Gestalt ist 
wandelbar. Aber GoƩes Charakter ist es nicht. Es gibt 
einige Leitplanken, die wir in der Bibel finden und die uns 
eine OrienƟerung geben können. Luther nennt es die 
MiƩe der SchriŌ, andere nennen es das Evangelium. 
Auch in der Vision des Johannes spiegelt sich das wider. 
Johannes sieht GoƩ und fällt wie tot zu Boden. Und was 
sagt GoƩ als Erstes: „Fürchte dich nicht.“ Der 
überwälƟgende, unbeschreibliche GoƩ legt seine Hand 
auf den verängsƟgten Menschen und sagt: „Fürchte dich 
nicht! Ich bin der Erste und der Letzte und der Lebendige. 
Ich war tot, doch schau her: Ich lebe für immer und ewig, 
und ich habe die Schlüssel zum Tod und zum Totenreich.“ 
Der Kern von GoƩes Wesen ist nicht Macht, sondern 
Leben. Nicht Schrecken, sondern Aufrichtung. Nicht 
Kontrolle, sondern Nähe. Die entscheidende Frage lautet 
also nicht: Wie sieht GoƩ aus? Sondern: Welches 
GoƩesbild lässt mich aufrecht leben? Nicht jedes 
GoƩesbild ist wahr. Aber jedes wahre GoƩesbild nimmt 
die Angst ernst und spricht ihr nicht das letzte Wort zu. 
GoƩ entzieht sich unseren Bildern – aber nicht unserer 
Angst. Er lässt sich nicht festlegen – aber er richtet auf. 
Und wo GoƩ wirklich erscheint, da hören Menschen – 
damals wie heute: „Fürchte dich nicht.“ Amen. 


